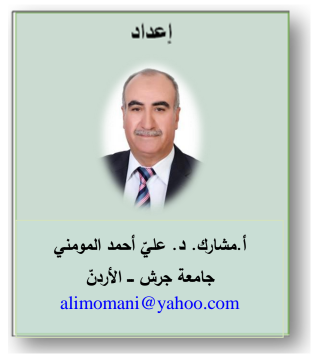


مجلة أكاديمية شمال أوروبا المحكمة للدراسات والبحوث التربوية والإنسانية . الدنمارك

> العدد : 21 13/10/2023

# السَّيِّدُ الحِمْيَرِيُّ وفِرْقَةُ الكَيْسَانِيَّةِ بَيْنَ الثَّبَاتِ والعُدُولِ - دِرَاسَةٌ تَحْلَيْلَيَّةً -

## Al-Sayyid Al-Himyari and the Kaysanites Sect between Persistence & Abandonment - Analytical Study



#### المُستخلص

تهدف هذه الدراسة إلى تجلية أفكار الفرقة الكيسانية في شِعر السّيّد الحِمْيَرِيّ، ثُمَّ بيان موقفه منها، ومن ثَمَّ محاولة الكشف عن ثباته عليها أو رجوعه عنها، وتمّت المنهجية من خلال رصد النّصوص الشّعريّة الدّالّة، وتحليلها، وقد تبين أن من أقرب الآراء الّتي تُعسّر تسمية الفرقة الكيسانيّة بهذا الاسم، أنها تُعزى إلى رجل يُدعى كيسان أبا عمرة من موالي عُرينة من بجيلة، صاحب شرطة المختار بن عبيد النّقفيّ. بدأ السّيّد الحِمْيريّ حياته كيسانيًا وانتهى كذلك، وهذا ما يذهب إليه كثير من الدّارسين القدامي والمحدثين على حدّ سواء.

الكلمات الدّالّة: الكيسانيّة، السّيّد الحِمْيريّ، الشِّعر في العصر العبّاسيّ الأوّل.

#### **Abstract**

This study aims to clarify the ideas of the Kaysanitessect in the poetry of Al-Sayyid Al-Himyari, his position towards it, and finally expose his persistence to advocate it or abandon it; the methodology was done through Identifying and analyzing certain poetic texts, the naming of the Kaysanites sect by this name, the manifestation of its development and expansion -that did not extend to a long period-, is attributed to a man named Abu AmraKaysan.Kaysan was one of the mawālī(The non-Arab Muslims). He was the head of the police force of Al-Mukhtar bin Ubaid Al-Thaqafi.Al-Sayyid Al-Himyari remained loyal to the Kaysanites until he died. This is what many scholars believe and the researcher as well.

Keywords: The Kaysanite, Al-Sayyid Al-Himyari, and poetry in the first Abbasid era.

#### المقدّمة:

كان للأفكار السّياسيّة المتصارعة - في العصر العبّاسيّ - أثر جليّ وكبير على الشِّعر العربيّ آنذاك، كما برز - في خضم هذا الصّراع - كثير من الشّعراء الّذين ناصروا حزبًا على آخر؛ يذودون عن أفكاره وعقيدته، وينافحون عمّا آمن به من مبادئ وتوجّهات، ومن ثمّ فقد عكس شِعر هذه الفترة، الّذي أُطلق عليه الشِّعر السّياسيّ، طبيعة الحياة السّياسيّة والفكريّة والثقافيّة. وامتزج هذا اللّون من الشِّعر - في الغالب - بغرض المدح والفخر والهجاء، فكانت قضية الخلافة وأحقيّتها حجر الرّحى الّذي دار حوله الصّراع المحتدم بين الفرق المتناحرة؛ حتّى وصل الأمر إلى اشتعال الحروب، وسفك الدّماء، والإمعان في القسوة، والتّحريض على انتزاع الحقوق بالقوّة.

لقد ارتبط الشّعر بالسّلطة السّياسيّة ارتباطًا وثيقًا، منذ العصر الأمويّ؛ إذ كان من أهمّ الأركان والرّكائز الّتي نهضت عليها، ولاسيّما بعد ظهور الأحزاب، والفرق والشّيع المختلفة الّتي تعصّبت لجهة ضدّ أخرى، واحتجّت لطائفة ما. فالأمويّون – مثلًا – بالشّام يرون أنّهم ورثة عثمان بن عفّان – رضي الله عنه – فهم أحقّ بالخلافة من غيرهم، والشّيعة بالكوفة يرون أنّهم ورثة عليّ ابن أبي طالب – كرّم الله وجهه – فهم من آل البيت، ومن قريش في الآن ذاته، ومن ثمّ فهم أولى من غيرهم في ذلك، في حين رأى الخوارج أنّ الخلافة انتخاب حرّ، وحقّ لكلّ مسلم سواء أكان عربيًا أم أعجميًا. وقد اتّخذ الشِّعر وسيلة ناجعة في الدّعوة إلى هذه الفكرة، وترويجها بين العامّة والخاصّة؛ جهرًا أو سرًا أو تقيةً.

ونظرًا لِما شهده العصر العبّاسيّ، بخاصّة العصر العبّاسيّ الأوّل، من ظهور حركات شيعيّة عديدة تغيّت دَفْع زعماء البيت العلويّ إلى المطالبة بالخلافة؛ حيث رأت أنّ العبّاسيّين قد اغتصبوا العلويّين حقّهم المشروع، ومن ثمّ برزت طائفة من الشّعراء المنتمين إلى آل البيت؛ آمنت بحقّهم المغتصب بالخلافة، وتألّمت جرّاء ما لحق بهم من عسف وجور، ومن هؤلاء الشّعراء؛ السّيّد الحِمْيريّ\*

## - أسباب اختيار الدّراسة:

رفد الدّراسات الأدبيّة والنّقديّة الّتي أُجريت حول شِعر السّيّد الحِمْيَريّ بالمزيد من الأبحاث الّتي تكشف الجوانب الفكريّة في شِعره، وكذلك حضّ الباحثين على إرجاع النّظر في شِعره؛ لإبراز النّواحي الموضوعيّة، وكذلك الظّواهر الفنّيّة الكامنة فيه.

## - أهداف الدراسة:

هدفت هذه الدّراسة إلى تجلية افكار الفِرقة الكيسانيّة في شِعر السّيّد الحِمْيَريّ، وبيان موقفه منها .

## - منهج الدّراسة:

اتّكأت الدّراسة على المنهج الوصفيّ التّحليليّ، الّذي يرصد النّصوص الدّالّة، ويقف على بنيتها الموضوعيّة ويحلّلها.

<sup>\*</sup> هو:إسماعيل بن محمد بن يزيد بن رَبيعة بن مُفرِّخ الجِمْيرَيّ، يُلقَّب بالسِّيدِ، ويُكنّى أبا هاشم، من مخضرمي الدّولتين الأمويّة والعبّاسيّة، ولد سنة خمس ومئة من الهجرة بالبصرة، ونشأ فيها، كان شاعرًا متقدّمًا مطبوعًا، وكان أوّل زمانه كيسانيًا؛ يقول برجعة محمد بن الحنفيّة، ونادى بإمامته بعد أخويه؛ الحسن والحسين – رضي الله عنهما – شديد الخصومة في تشيّعه، له مرثيّات كثيرة في الإمام عليّ - كرّم الله وجهه – والأئمة العلوبيّن، ويُروى أنّه كان يتتيّع مواقف الإمام عليّ، ويقتصّى صفاته، فينقلها شِعرًا. وتوفي سنة ثلاث وسبعين ومائة للهجرة في خلافة هارون الرّشيد. (ابن المعتزّ، د. ت: 300–308).

### - الدّراسات السّابقة:

تتوّعت الدّراسات الّتي تناولت السّيّد الحِمْيَريّ بين الدّراسات القديمة التّي عرضت لحياته وأغراضه الشِّعريّة، ولعلّ من أبرزها: أخبار السّيّد الحِمْيَريّ في طبقات الشّعراء لابن المعتزّ (ت296ه). وأخبار السّيّد الحِمْيَريّ في كتاب الأغاني للأصفهانيّ (ت356ه). و"أخبار السّيّد الحِمْيريّ" للمرزبانيّ (ت385ه).

وأمّا الدّراسات الحديثة الّتي عرضت لشعره من النّاحتين الموضوعيّة والفنيّة، فمن أهمّها: دراسة ماجد عبد الحميد الكعبي، الموسومة بـ"الشّعر والسّرد والتّاريخ دراسة في شِعر السّيّد الجمْيريّ"، مجلّة آداب البصرة، 2010. انتهى فيها إلى أنّ قارئ شِعر السّيّد الجمْيريّ، يجد أنّ الشّاعر لم يقيّد نفسه بنوع من أنواع السّرود المعروفة، بل وظف معظمها؛ بحيث تماهت والأخبار والتّاريخ، والأيّام والوقائع، ومن ثمّ يمكن أن نُعدّ شِعره من البدايات الحقيقيّة لتعالق الشِّعريّ بالسّرديّ. دراسة عبد الغنيّ إيرواني زاده، جمال طالبي، بعنوان دراسات في الهجاء السّياسيّ عند شعراء الشّيعة"، مجمع ذخائر إسلاميّ – قم، 2015. تتاولا فيها هجاء السّيّد الحِمْيريّ لقبائل الخلفاء الرّاشدين، والأمويّين، والمروانيّين، والعبّاسيّين، فضلًا عن القاعدين عن بيعة الإمام عليّ – كرّم الله وجهه –. دراسة نجاح جابر سلمان، والمعنونة بـ"الحجاج في شِعر السّيّد الجِمْيريّ والتقنية، والتُجج الواقعيّة، والتُجج الواقعيّة، والتقنيات البلاغيّة الجِجاجيّة التي توافرت في شِعر السّيّد الجِمْيريّ. دراسة نجاح جابر سلمان، والمتفهام المدّيّ، والموسومة بـ"التّقنيات البلاغيّة الحِجاجيّة في شِعر السّيّد الجِمْيريّ)، مجلّة القادسيّة، 2017. عرضا فيها لدور الاستفهام التّقريريّ، والاستفهام التّشهيريّ، والاستفهام الاستنكاريّ...، ودور ذلك في إقامة الحجّة على الخصم، وإقناعه والاستفهام الشّاعر، أو النّيل منه ورد دعواه.

ولعلّ ما يُميّز الدّراسة الحاليّة؛ هو تجلية أفكار الفِرقة الكيسانيّ في شِعر السّيّد الحِمْيَريّ، والتّركيز عليها دون سواها، وبيان موقف الشّاعر منها، ومن ثمّ تبيان ثبات الشّاعر على هذا الأفكار، أو عدوله عنها، وتعليل ذلك.

## المبحث الأوّل: في تمسّك السّيد الحِمْيريّ بالفِرقة الكيسانيّة\*

<sup>\*</sup>الكيسانيّة: فرقة من فرق الشّيعة؛ تُتسب إلى كيسان أبي عمرة، مولى من موالي عُرينة من بجيلة، صاحب حرس المختار بن أبي عبيد التّقفيّ، أو صاحب شرطته، ويبدو أنّ نسبة الكيسانيّة إلى أبي عمرة، هي الرّواية الوحيدة الصّحيحة الّتي تسمح المصادر حتّى الآن باعتبارها أصلًا لتسمية

لقد بدأ السّيد الحِمْيريّ حياته كيسانيًّا (الأصفهانيّ، 2008: 178؛ المرزبانيّ، 1965: 40؛ النّوبختيّ، 2012: 66؛ البغداديّ، د.ت: 43)؛ حيث كان يذهب إلى أنّ محمّد بن الحنفيّة ابن على بن أبى طالب- رضى الله عنه-(ت81هـ) هو القائم المهديّ، وأنّه كان يُقيم في جبل رَضْوي \* (المرزبانيّ، 1965: 40؛ ابن المعتز، د.ت: 33). وما يؤكّد ذلك، قوله من[الكامل]:(السّيد الحِمْيَرِيّ، 1432: 292-293)

وَبِنَا إِلَيْكَ مِنَ الصَّبَابَةِ أَوْلَقُ \* يَا شِعْبَ رَضْوَى \*مَا لِمَنْ بِكَ لَا يُرَى يَابْنَ الْوَصِيِّ وَأَنْتَ حَيٌّ تُرْزَقُ حَتَّى مَتَـى وَإِلَى مَتَـى وَكَم المَدَى وَبِنَا إِلَيْكَ مِنَ الصَّبَابَةِ أو سَقُ\* تَتْرَى برَضْ وَى لَا تَزَالُ وَ لَا تُسرَى مِنْ أَنْ أَمُ وِتَ وَ لَا أَرَاكَ لَأَفْرَقُ \* إِنِّكِي لَآمِكُ أَنْ أَرَاكَ وإنَّنِكِي

يتحدّث الشّاعر هنا عن غيبة محمّد الحنفيّة، وينتظر ظهوره، بل يستعجل هذا الظّهور؟ شوقًا وصبابة، ليملأ الأرض عدلًا وإنصافًا، كما ملئت ظلمًا وجورًا، كما يتمنّى أن تكون هذه الرّجعة، وهو حيّ يُرزق؛ حتّى ينعم برؤيته، وهو ينشر العدل والقسط بين النّاس، ويرفع عنهم الجور.

وبقول في غيبة محمّد بن الحنفيّة على الطّربقة الكيسانيّة من[الكامل]: (السّيّد الحِمْيَريّ، .(173:1432

> مِنْ آلِ أَحْمَدَ طَاهِرًا مَغْمُودَا \* يَا شِعْبَ رَضْوَى إِنَّ فِيْكَ لَطَيِّبًا فِيْهِ يُرَاعِى أَنْمُرًا وَأُسُوعِهِ عُرَاعِي أَنْمُرًا وَأُسُودًا \* هَجَـرَ الأَنِيْـسَ وَحَلَّ طَلًا بَارِدًا

الكيسانية. كان كيسان شيعيًا معروفًا، صاحب مواقف يمكن أن توسم بالتطرف؛ إذ روي عنه أنه كان بنال من عثمان بن عقان- رضى الله عنه-وبكفّر أبا بكر وعمر بن الخطّاب- رضي الله عنهما- وكذلك أصحاب الجَمَل. وكان على صلة وثيقة بالمختار؛ حتّى أضحى رئيمًا نافذًا من رؤساء المختاريَّة. ومن أبرز مبادئ الكيسانيَّة؛ القول بالغيبة والرَّجعة: أي غياب محمّد بن الحنفيّة بن علىّ بن أبى طالب– رضى الله عنهما– ثمّ سيرجع مرّة أخرى، فيملأ الأرض عدلًا، بعد أن ملئت جورًا.(البلاذريّ، 1959: 5/ 229؛ الشّهرستانيّ، 1968: 147؛ ابن حزم، 1996: 5/ 35-40؛ النّوبختيّ، 2012: 66؛ القاضي، 1974: 63-68).

محمّد بن الحنفيّة به مُقيم حيّ يُرزق.(ياقوت الحمويّ، د.ت: 3/ 58).

<sup>\*</sup>الأولق: الجنون أو شبهه.

<sup>\*</sup>الأوسق: مفردها الوسق، والوسق: حِمل البعير.

<sup>\*</sup> أفرق: من الفرق: الفزع.

<sup>\*</sup> مغمودًا: مستورًا.

<sup>\*</sup> الطِّل: المطر الصّغار القطر الدّائم.

<sup>\*</sup> رضوي: جبل بالمدينة المنوّرة ميامنه طريق مكّة المكرّمة، ومياسره طريق البريراء لمن كان يصعد إلى مكّة. وهو الجبل الّذي تزعم الكيسانيّة أنّ

وفي ذلك إشارة إلى ما تعتقده الكيسانيّة الّتي تقول: إنّ محمّد بن الحنفيّة حيّ لم يمت، وهو مقيم بجبل رضوى، تغذوه الآرام، تغدو وتروح عليه؛ يشرب من ألبانها، ويأكل من لحومها، عن يمينه أسد، وعن يساره أسد أو نمر يحفظانه إلى أوان خروجه وقيامه؛ لأنّه عند أصحابها الإمام المنتظر الّذي بشّر به النّبيّ عليه السّلام-؛ فيملأ الأرض قسطًا وعدلًا. (القمي، 1341:

ويقول في هذا السّياق أيضًا من[الطّويل]: (السّيّد الحِمْيَريّ، 1432: 68-69). أَيَا شِعْبَ رَضْــوَى مَا لِمَنْ بِكَ لّا فَحَتَّـى مَتَـى تَخْفَــى وَأَنْتَ يُرَى فَكَتَّـى مَتَـى تَخْفَــى وَأَنْتَ يُرَى

يَابْنَ الْوَصِيِّ وَيَا سَمِيًّ مُحَمَّدٍ وَكَنِيَّهُ نَفْسِي عَلَيْكَ تَذُوبُ فَلَوْ غَابَ عَنَّا عُمْرَ نُوْحِ لأَيْقَنَتُ مِنَّا النَّفُ وسُ بِأَنَّهُ سَيَـوُوبُ

فهذا ممّا يؤكّد اعتقاد السّيّد الحِمْيَريّ بغيبة محمّد بن الحنفيّة، ثمّ أوبته، ولو مكث عمر نوح عليه السّلام وهو بلا شكّ غلق في الاعتقاد (الصّدوق، 1991: 43). وهنا يُشير إلى عمر نوح عليه السّلام للدّلالة على طول المدّة القّارة في ذهن المتلقّي؛ مستدعيًا قوله تعالى: (وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالِمُونَ)[العنكبوت:14].

ويقول مدافعًا عن الطّريقة الكيسانيّة، ويؤكّد تمسّكه بها، من[الوافر]:(السّيّد الجِمْيَريّ، 1432: 362-362).

لَحَانَا النَّاسُ فِيْكَ وَفَتَدُونَا فَقَالُوا وَالمَقَالُ لَهُمْ عَرِيْضُ فَقَالُوا وَالمَقَالُ لَهُمْ عَرِيْضُ وَظَلَّ مُجَاوِرًا وَالنَّاسُ أَكْلُ فَأَعْيَيْنَا هُمُ إِلَّا امْتِسَاكًا فَكَيْنَا الْهُمُ إِلَّا امْتِسَاكًا فَكَانَ جَوَابُنَا لَهُمْ جَهِلْتُم فَكَانَ جَوَابُنَا لَهُمْ جَهِلْتُم فَكَانَ جَوَابُنَا لَهُمْ جَهِلْتُم لَقَدْ أَمْسَى المُجَاوِرُشِعْب رَضْوَى

وَبَادُونَا العَدَاوةَ والخِصَامَا \* أَتَرْجُونَ امْرَأً لَقِيالحِمَامَا \* أَتَرْجُونَ امْرَأً لَقِيالحِمَامَا \* لِرَيْبِ الدَّهْرِ أَصْدَاءً وَهَامَا \* لِرَيْبِ الدَّهْرِ أَصْدَاءً وَهَامَا \* بِحَبْلِكَ يَا ابْنَ خَوْلَةَ وَاعْتِصَامَا \* وَخِبْتُم وَالَّذِي خَلَقَ الأَنَامَا تُرَاجِعُهُ المَلَائِكَةُ الكَلَامَا المَّلَائِكَةُ الكَلامَا المَالرَّجُعُهُ المَالرَّكَةُ الكَلامَا

<sup>\*</sup> لحا: خاصم، عذل. فنّدونا: ضعّفوا رأينا. بادأه العداوة: أعلن عليه العداء.

أصداء وهاما: أي أنّهم موتى.

<sup>\*</sup> استمسك وتماسك: اعتصم.

أَلَا حَيّ المُقِيْمَ بِشِعْبِ رَضْوَى وَقُلْ يَابْنَ الوَصِيِّ فَدَتْكَ نَفْسِي وَمَا ذَاقَ ابْنُ خَوْلَةَ طَعْمَ مَـوْت وَإِنَّ لَهُ بِهِ لَمَقِيلً صِدْق

وَأُهْدِ لَهُ بِمَنْزِلِهِ السَّلَامَا أَطَلْتَ بِذَلِكَ الجَبَـــلِالمُقَــامَــا وَ لَا وَارَتُ لَهُ أَرْضٌ عِظَامَا وَأَنْدِيَةً تُحَدِّثُهُ كِرَامَا

والشَّاعر - في النَّصِّ المتقدّم- يُعرّض بمن عذله ولامه، وأعلن عليه العداوة والخصام؛ إذ ادّعى الخصوم بأنّه يرجو عودة من مات ولقي الحِمام، واعتصم واستمسك برجعة من غاب، ولكنّ الشّاعر أغاضهم، وأثار حفيظتهم بإمعانه بالثّبات على فكره، والتّمسك به، وأعلن بملء فيه أنّ غيبة الإمام محمّد بن الحنفيّة لن تطول، فهو مقيم إقامة- إلى أجل مسمّى طال أم قصر-في جبل رضوى، تحفّه الملائكة، وأنّه لم يذق طعم الموت يومًا؛ حيّ يُرزق، ينتظر مشيئة الله-تعالى - في الرّجعة إلى الأرض؛ لتنعم بعدله وقسطه.

وبقول مادحًا محمّد بن الحنفيّة، ومعلنًا عن أبرز أفكار الكيسانيّة، ورادًا على النّواصب الَّتي تشكَّ في غيبة الإمام ابن الحنفيّة، من[الطُّوبِل]: (السّيّد الحِمْيَريّ، 1432: 49-50).

> سِوَاهُ فَعِندَهُ حَصَلَ الرَّجَاءُ وَلَا قَتْلِ وَسَارَ بِهِ الْقَضَاءُ مِنَ الآفاق مَرْتَعُها خَلَاءُ بِعْقُوتِهِ لَهُ عَسَالٌ وَمَاءُ\* وَإِنْ طَالَتْ عَلَيْهِ لَهَا انْقِضَاءُ تَقُومُ وَلَيْسَ عِنْدَهُمُ غَنَاءُ\* يُطِيِّفُ بِهِ وَأَنْتَ لَهُ فِدَاءُ \*

سَمِے تُبِيّنَا لَمْ يَبْقَ مِنْهُم تَغَيّبَ غَيْبَةً مِـنْ غَيْرِ مَـوْتٍ وَبَيْنَ الْوَحْشِ يَرْعَى فِي رِيَاضِ فَحَلَّ فَمَا بِهِا بِشَرِّ سِوَاهُ إلَـــى وَقْتِ وَمُـدّةُ كُلِّ وَقْتِ فَقُلْ لِلنَّاصِبِ الهَادِي ضَلَالاً فِدَاءٌ لِابْن خَـوْلَةَ كُلُّ نَـذْلٍ

وليس بخافٍ -هنا - أنّ الفكرة الّتي نهضت عليها الأبيات المتقدّمة، هي أنّ هذه الفرقة من الكيسانيّة تزعم أنّ محمّد بن الحنفيّة حيّ بجبل رضوي، أسد عن يمينه، ونمر عن شماله يحفظانه، يأتيه رزقه غدوة وعشيّة إلى وقت خروجه، وتزعم أنّ السّبب الّذي من أجله صبر على

<sup>\*</sup> العقوة: جمعها عِقَاء: ما حول الدّار، السّاحة والمحلّة.

<sup>\*</sup> النَّواصب: جمع ناصبيَّ، وهو: الغالي في بغض علي ين أبي طالب\_كرَّم الله وجهه-.

<sup>\*</sup> خولة: هي أُمّ محمّد بن الحنفيّة، وكان يُنسب إليها، وهي بنت جعفر الحنفيّة.

هذه الحال أن يكون مغيّبًا عن الخلق، أنّ لله تعالى تدبيرًا لا يعلمه غيره، ومن القائلين بالإضافة إلى السّيد الحِمْيري، كُثيِّر عَزَّة الشّاعر. (الأشعريّ، 1990: ا/ 92-93).

وبغض النظر عن تشعب الكيسانية إلى فرق شتى، فإنّ السّيد الحِمْيَريّ - كما يدلّ شِعره - من الفرقة الّتي تؤمن بإمامة محمّد بن الحنفيّة، بعد أخويه؛ الحسن والحسين - رضي الله عنهما - يقول من[الوافر]: (السّيد الحِمْيَريّ، 1432: 51).

وُلَاةُ الحَـقّ أَرْبِعَةُ سَوَاءُ أَلَا إِنَّ الأَئِمَّةَ مِنْ قُرَيْتِش هُمُ أَسْبَاطُهُ وَالأَوْصِياءُ عَلِــيٌّ وَالثَّلَاثةُ مِــنْ بَنِيهِ يَكُونُ الشَّكُّ مِنَّا والمِرَاءُ فَأَنَّى فِي وَصِيَّتِهِ إِلَيْهُمْ جَمِيعَ الخَلْقِ لَوْ سُمِعَ الدُّعاءُ بِهِمْ أَوْصَاهُمُ وَدَعَا إِلَيْهِم وَسِبْ طُ غَيَّبتُهُ كَرْسَلاءُ \* فَسِبْطٌ سِبْ طُ إِيْمَانِ وَحِلْم هَتُوفُ الرَّعْدِ مُرْتَجِزٌ رَوَاءُ\* سَقِّي جَدِئًا تَضَمَّنَهُمُلِتِّ عَلَيْهِ وَتَغْتدِي أُخْرِي مِلَاءُ تَظَلُّ مُظِلَّةً مِنْهَــا عَزَال وَسِبْطٌ لَا يَذُوقُ الْمَوْتَ حَتَّى يَقُودَ الخَيلَ يَقْدُمُهَا الْلَّوَاءُ\*

ولعلّ أوضح بيت- في النّصّ المتقدّم- يشهد بإيمانه على رجعة محمّد بن الحنفيّة، وأنّه الإمام المنتظر، قوله:

وَسِيْطٌ لَا يَذُوقُ المَوْتَ حَتَّى يَقُودَ الخَيلَ يَقْدُمُهَا الْلِّوَاءُ

وممّا يشهد عليه تمسّكه بالكيسانيّة في هذه المرحلة من حياته الفكريّة، قوله من[الوافر]: (السّيّد الحِمْيَرِيّ، 1432: 183).

يُغَيَّبُ عَنهُم حَتَّى يَقُ ولُوا تَضَمَّنَهُ بِطَيْبةَ بَطَ نُ لَحْدِ سِنِينَ وَأَشْهُرًا وَيُرَى بِرَضْوَى بِشِعْبِ بِيَْنَ أَنْمَارٍ وَأُسْدِ مِقِينٌ وَأَشْهُرًا وَيُرَى بِرَضْوَى بِشِعْبِ بِيَنْ نَ أَنْمَارٍ وَأُسْدِ مِقْيِثُم بِيَ نَ آرَامٍ وَعِيْبَ فِي وَحَقّانٍ تَرُوحُ خِلَالَ رُبْدِ\* وَحَقّالِ السِّباعُ وَلَيْسَ مِنْهَا مُلاقيهُ نَ مُغْتَرِسًا بِحِدِّ مُلاقيهُ لَ مُغْتَرِسًا بِحِدِّ

<sup>\*</sup> سبط إيمان وحلم: الحسن بن على رضى الله عنهما. وسبط غيبته كربلاء: الحسين بن على رضى الله عنهما.

<sup>\*</sup> الجدث: القبر. الملثّ: المطر الدّائم أيّامًا.

<sup>\*</sup> وسبط لا يذوق الموت: محمّد بن الحنفيّة، وهو ليس- في الحقيقة- سبطًا؛ لأنه ليس ابن بنت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم.

<sup>\*</sup> العِيْن بالكسر: بقر الوحش. الحفّان: صغار النّعام. الرّبد: صفة للون النّعام، والرّبد: هو لون الرّماد.

أَمِنَّ بِهِ الرَّدَى فَرَتَعْنَ طَوْرًا حَلَقْتُ بِرَبِّ مَكَّةَ والمُصَلَّى مَكَّةً والمُصَلَّى يَطُ وفُ بِهِ الحَجِيْجُ وَكُلَّ عَامٍ يَطُ وفُ بِهِ الحَجِيْجُ وَكُلَّ عَامٍ لَقَدْ كَانَ ابْنُ خَوْلةً غَيْرَ شَلِّ فَمَا الْحَدُ أَحَبُ إِلَيَّ فيمَا فَمَا أَحَدٌ أَحَبُ إِلَيَّ فيمَا أَحَدٌ أَحَبُ إِلَيَّ فيمَا في مَا فَي فيمَا الْوَحْي أَحْمَدَ أَوْ عَلِيّ

بلَا خَوْفٍ لَدَى مَرْعَى وَوَرْدِ وَبِيَتٍ طَاهِرِ الأَرْكَانِ فَرْدِ وَبِيَتٍ طَاهِرِ الأَرْكَانِ فَرْدِ يحَرِلُ لَدَيهِ وَفَدٌ بِعُد وَفَد صَفَاءَ وِلَايتي وَخُلوصَ وُدِّي أُسِرُ وَمَا أَبُوعِ بِهِ وَأُبدِي وَلَا أَزْكَى وَأُطْيبَ مِنْهُ عِنْدِي

في هذه القصيدة، وغيرها من القصائد المتقدّمة ترى السّيّد الجِمْيَريّ مؤمنًا بعودة الإمام محمّد بن الحنفيّة؛ ولذا تلفاه دائمًا يطيل الحديث عن رجوعه إلى الدّنيا، ويذكر أسباب قناعته بهذا الأمر، ويأتي بالأدلة والبراهين الّتي تثبت مزاعم صدقه، ويتمنّى أن يبقيه الله حيًّا إلى اليوم الّذي يرى دولة الإمام محمّد بن الحنفيّة قائمة، فيأخذ بثأر الظّالمين الجائرين، وينشر العدل والقسط بين النّاس، وتراه أيضًا يكرّر قضيّة غيبة الإمام المؤقّتة بجبل رضوى؛ حيث تحرسه الأسود والنّمور، وترعاه العِين والآرام، ويقسم كذلك أغلظ الأيمان على أنّه لا يقدّم على محمّد بن الحنفيّة سوى جدّه؛ المصطفى صلّى الله عليه وسلّم.

## المبحث الثّاني: في عدول السّيد الحِمْيَريّ عن فكرة الكيسانيّة

يكاد يجمع كلّ من تناول حياة السّيّد الحِمْيَرِيّ وشِعره من القدامى والمحدثين على حدّ سواء - أنّه كان أوّل زمانه كيسانيًا، فابن المعتزّ يقول: "حدّثني محمّد بن عبد الله، قال: قال السّدريّ راوية السّيّد: كان السّيّد أوّل زمانه كيسانيًا يقول برجعة محمّد بن الحنفيّة، وأنشدني في ذلك:

حَتَّى مَتَى وَإِلَى مَتَى وَكَمِ المَدَى يَابْنَ الوَصِيِّ وَأَنْتَ حَيٍّ يُرْزَقُ"(ابن المعتز، د.ت: 33).

ويقول الأصفهاني:"...، وكان يذهب مذهب الكيسانية، ويقول بإمامة محمد بن الحنفية، ويقول الأصفهاني؛ إذ وله في ذلك شِعر كثير."(الأصفهاني، 2008: 179). وكذا الحال لدى المرزباني؛ إذ يقول: "وكان السيّد بن محمد حرحمه الله لله عليه الله عنه هو القائم المهدي، وأنّه مقيم في جبال رضوى، وشِعره في ذلك يدل على أنّه حما ذكرنا كيسانيًا."(المرزباني، 1965: 39-40). وغيرهم.

أمّا المحدثون فقد أجمعوا على أنّه كان أوّل حياته كيسانيًا، فشوقي ضيف، يقول:"...،فإذ هو يصبح كيسانيًا لحمًا وروحًا...، وأيًا كان فقد اعتنق المذهب مبكّرًا، وأصبح شيعة لأصحابه منذ أواخر عصر بني أميّة."(ضيف، د.ت: 310). وتقول وداد القاضي: "وقد كان السّيّد في القرن الثّاني شاعر الكيسانيّة الوحيد."(القاضي، 1974: 331). ويذهب محمّد هدارة إلى أنّ السّيّد الحِمْيَريّ كان على مذهب الكيسانيّة، ويقرّ بالرّجعة حين يُسأل عن ذلك. (هدارة، 1963: 330). وقد ساق الباحث في المبحث الأوّل – كثيرًا من الأشعار الّتي تؤيّد ذلك.

أمّا فيما يخصّ تحوّله عن هذا المذهب، وعدم ثباته عليه في أُخريات حياته، فهذه مسألة اختلف فيها كلّ من القدماء والمحدثين أيضًا، فابن المعتزّ اكتفى بنقل وجهتي النّظر، ولم يرجح رأيًا على آخر.(ابن المعتزّ، د.ت: 33–36). في حين نفى المرزبانيّ بشدّة بقاء السّيّد الحِمْيريّ على الكيسانيّة، وطعن في رأي مَن ذهب إلى ذلك.(المرزبانيّ، 1965: 41). وكذا الحال عند القميّ الّذي أكّد رجوعه؛ حيث قال: "ثمّ رجع عن هذه المقالة، وأظهر توبته، وقال في توبته ورجوع: تَجَعْفَرتُ بِاسم اللهِ..."(القميّ، 1341: 36–37).

بينما يرى الأصفهانيّ أنّه أقام على مذهب الكيسانيّة طيلة حياته؛ إذ يميل إلى رأي أبي داود، سليمان بن سفيان المعروف بالخزنق؛ راوية السّيّد الحِمْيَريّ الّذي قال: "ما مضى إلّا على مذهب الكيسانيّة، وهذه القصائد الّتي يقولها النّاس، مثل: تَجَعْفَرتُ بِاسمِ اللهِ وَاللهُ أَكْبَرُ / وَ تَجَعْفَرتُ بِاسمِ اللهِ فِمَنْ تَجَعْفَرات..، لغلام للسّيّد يُقال له قاسم الخيّاط، قالها ونحلها للسّيّد، وجازت على كثير من النّاس" (الأصفهانيّ، 2008: 7/ 178).

وبعضهم وقف بين هذا وذاك؛ لم يؤكد بقاءه على كيسانيته، أو رجوعه عنها، فالنوبختي يقول: "وقد روى قوم أنّ السّيد ابن محمّد رجع عن قوله هذا، وقال بإمامة جعفر بن محمّد، وقال في توبته ورجوعه في قصيدة أوّلها: تَجَعْفَرتُ بِاسمِ اللهِ وَاللهُ أَكْبَر. "(النّوبختيّ، 2012: 68). وكذلك ابن حجر العسقلانيّ؛ إذ يقول: "وقد زعم بعض النّاس أنّه رجع عن مذهبه، وقال بإمامة جعفر الصّادق، ولم نجد ذلك في رواية صحيحة. "(ابن حجر العسقلانيّ، 2002: 2/ 172).

وأمّا من المحدثين الّذين قالوا بإقامته على الكيسانيّة؛ محمّد هدارة الّذي قال: "ولكنّ راويه يؤكّد أنّه مات على مذهب الكيسانيّة، وأنّه لم يقل بإمامة جعفر بن محمّد. ونحن نؤمن بما قاله راوية السّيّد؛ لأنّ شِعره كلّه الّذي بين أيدينا أنّما هو تصوير لمذهب الكيسانيّة، ودفاع عنه. "(هدارة، 1963: 341). وكذلك الأمر لدى محمّد الخطيب الّذي يرى أنّ كلّ الأقول الّتي

تذهب إلى تحوّل السّيد الحِمْيريّ عن المذهب الكيسانيّ إلى الجعفريّة، لا تقوى على النّقد، ولا تنهض على دليل متين، ولم ترد في مصادر موثوقة. (الخطيب، 1970: 47-48).

ومن المحدثين الذين قالوا بتحوّله إلى مذهب الشّيعة الإماميّة، فعلى رأسهم محقّق الدّيوان؛ شاكر شكر؛ بغضّ النّظر عمّن كان سبب تحوله، أبتأثير إمامه جعفر الصّادق، أم بتأثير مناظره؛ مؤمن الطّاق\*

ويعتمد كلّ من القدامى والمحدثين على شِعر السّيّد الحِمْيَرِيّ الّذي بين أيديهم في اختلافهم في كيسانيّته؛ في ثباته أو وتحوّله عنها. وقد أورد الباحث - في المبحث الأوّل - بعضًا من هذه الأشعار الّتي تؤكّد - بما يقطع الشّكّ باليقين - بأنّه كان في بداية حياته كيسانيًّا يؤمن بإمامة محمّد بن الحنفيّة بعد أخويه؛ الحسن والحسين - رضى الله عنهما - كما يؤمن برجعته أيضًا.

وكذلك اتّكؤوا على شِعره في فضّ النّزاع القائم حول توبته ورجوعه عن هذه الفرقة، فمن القصائد الّتي استشهد بها بعض القدامى والمحدثين في عدول السّيّد الحِمْيريّ عن مذهب الشّيعة الإماميّة، قول السّيّد الحِمْيريّ في قصيدة من[الطّويل]: (السّيّد الحِمْيريّ، 1432: 114-117).

أَيَا رَاكِبًا نَحْوَ الْمَدِيْنَةِ جَسْرَةً إِذَا مَا هَصِدَاكَ اللهُ عَايَنْتَ جَعْفَرًا اللهُ عَايَنْتَ جَعْفَرًا أَلَا يَا أَمِيْ بَنْ اللهِ وَابْ نَ أَمِينِهِ إِلَيْكَ مِنَ اللهِ وَابْ نَ أَمِينِهِ إِلَيْكَ مِنَ الأَمْرِ الَّذِي كُنْتُ مُطْنِبًا إِلَيْكَ رَدَدْتُ الأَمْرَ غَيْ رَ مُخَالِفٍ إِلَيْكَ رَدَدْتُ الأَمْرَ غَيْ رَ مُخَالِفٍ سِوَى مَا تَرَاهُ يَا ابْنَ بِنْتِ مُحَمَّدٍ فَلَمَّا رُوِي أَنَّ ابْنَ خَصُولَةً عَائِبً فَلَمَّا رُوِي أَنَّ ابْنَ خَصُولَةً عَائِبً فَإِنْ قُلْتَ لَا قَالْحَقُ قَوْلُكَ وَالَّصِدِي

عُذَافِرَةً يَطْوِي بِهَا كُلَّ سَبُسَبِ\*
فَقُلْ لِوَلَــيِّ اللهِ وَابْنِ الْمُهَـنَّبِ
أَتُوبُ إِلَــى الرَّحْمَنِ ثَمَّ تأوُّبِي\*
أُحَارِبُ فيه جَاهِدًا كُلَّ مُعْرِبِ\*
وَفِئْتُ إِلَى الرَّحْمَنِ مِنْ كُلِّ مَذْهَبِ
فَإِنَّهُ بِهِ عَقْــدِي وَزُلْفَـى تَقَرُّبِي
صَرَفْتَا إِلَيْهِ قَوْلَنَــا لَمْ نَكْذِبِ\*
أَمَرْتَ فَحَتْمٌ غَيْرُ مَا مُتَعَصَّب

<sup>\*</sup> هو: محمّد بن عليّ بن النّعمان بن أبي طريفة البجليّ الكوفيّ، يُكنّى أبا جعفر الأحول، ويلقّبه الشّيعة مؤمن الطّاق، توفي في حدود سنه مائة وثمانين للهجرة.(العبيدان، 2013: 12-13).

<sup>\*</sup> الجسرة: النَّاقة العظيمة القوية. العذافرة: الشَّديدة القويّة كذلك. السّبسب: المفازة.

<sup>\*</sup> جعفر: أي جعفر الصّادق.

<sup>\*</sup> تأوّبي: توبتي.

<sup>\*</sup>مظنب: الإطناب: المبالغة في مدح أو ذمّ.

<sup>\*</sup> خولة: هي أمّ محمّد بن الحنفيّة.

وَأُشْهِدُ رَبِّي أَنَّ قَوْلَكَ حُجَّةٌ علَى الخَلْقِ طُرّاً مِنْ مُطِيْعِ وَمُذْنِبِ

يشير الشّاعر – في هذه الأبيات – إلى المناظرة الّتي جرت بينه وبين الإمام جعفر الصّادق في مكّة المكرّمة؛ حيث أقنعه بالعدول عن الكيسانيّة، وأقام عليه الحجّة؛ بما قدّمه من أدلّة وبراهين تستطيع أن تقنع النّاس طرًّا، فمذنب من لا يطيعه، ويمتثِل له. ويقول كذلك في قصيدة من[الطّويل] أيضًا في عدوله عن الكيسانيّة وإقراره بإمامة جعفر الصّادق: (السّيّد الحِمْيريّ، من[الطّويل] أيضًا في عدوله عن الكيسانيّة وإقراره بإمامة جعفر الصّادق: (السّيّد الحِمْيريّ).

وَلَمَّا رَأَيْتُ النَّاسَ فِي الدِّيْنِ قَدْ غَوَوْا وَنَادَيْتُ بِاسْمِ اللهِ وَاللهُ أَكْبَ رُ وَنَا وَيَنْ فَدُ عَوَوْا وَنَا اللهُ اللهِ وَاللهُ أَكْبَ رَبِي بِأَمْرِهِ وَيُنْتَبِثُ مَهَمَا شَاءَ رَبِّي بِأَمْرِهِ وَيُنْتُ بَدِيْنٍ غَيْرِ مَا كُنْتُ دَائِنًا وَدِنْتُ بِدِيْنٍ غَيْرِ مَا كُنْتُ دَائِنًا فَعَلْتُ فَهَبْنِي قَدْ تَه وَدُثُ بُرُهَةً فَعَلْتُ فَهَبْنِي قَدْ تَه وَدُثُ بُرُهَةً وَإِنِي إِلَى الرَّحْمَ نِ مِنْ ذَاكَ تَائِبٌ وَإِنِي إِلَى الرَّحْمَ نِ مِنْ ذَاكَ تَائِبٌ فَلَسْتُ بِغَالِ مَا حَيِيْتُ وَرَاجِعٌ فَلَا قَائِلٌ حَيِّ بِرَضْ فَي مُحَمَّدٌ وَلَا قَائِلٌ حَيِّ بِرَضْ فَي مُحَمَّدٌ

تجعقرْتُ باسمِ اللهِ فِيْمَنْ تَجَعْفَ رُوا وَأَي قَنتُ أَنّ الله يَع فُ و ويَغْفِ رُ وَإَي قَدْرُ وَيَق فُر وَي قَدْرُ وَي قَضي في الأُمُورِ وَي قَدْرُ بهِ وَنَه انِي سَيّدُ النّاسِ جَعْفرُ بهِ وَنَه انِي سَيّدُ النّاسِ جَعْفرُ وَإِلا فَرِينِي دِي أَن مَنْ يَتَنَصَّرُ وَإِلا فَرِينِي دِي أَن مَن يَتَنَصَّرُ وَإِلا فَرِينِي دِي أَن مَن يَتَنَصَّرُ وَإِلا فَرِينِي قَدْ أَسْلَمْتُ وَاللهُ أَكْبَ رَلُ وَإِلَى مَا عَلَيْهِ كُنْتُ أُخْفِي وأُضْمِرُ وَإِنْ عَابَ جُهّا اللهُ مَقَالِي فَأَكْثرُوا وَإِنْ عَابَ جُهّا اللهُ مَقَالِي فَأَكْثرُوا

ويروي الصدوق في مناسبة القصيدة، فيقول: "حدّثنا عبد الواحد بن محمّد العطّار النيسابوريّ قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن قتيبة النيسابوريّ، عن حمدان بن سليمان، عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع، عن حيّان السّراج، قال: سمعت السّيّد بن محمّد الحِمْيَريّ، يقول: كنت أقول بالغلق، وأعتقد غيبة محمّد بن عليّ بن الحنفيّة، قد ضللتُ في ذلك زمانًا، فمن الله عليّ بالصّادق؛ جعفر بن محمّد عليه السّلام وأنقذني به من النّار، وهداني إلى سواء الصّراط، فسألته بعد ما صحّ عندي بالدّلائل الّتي شاهدتها منه، وأنّه حجّة الله عليّ، وعلى جميع أهل فسألته بعد ما صحّ عندي بالدّلائل الّتي شاهدتها منه، وأنّه حجّة الله عليّ، وعلى جميع أهل زمانه، وأنّه الإمام الّذي فرض الله طاعته، وأجب الاقتداء به فقلت له: يابن رسول الله، قد رُوي لنا أخبار عن آبائك عليهم السّلام في الغيبة وصحّة كونها، فأخبرني بمن تقع؟ فقال عليه السّلام: إنّ الغيبة ستقع بالسّادس من ولدي؛ وهو التّاني عشر من الأثمة الهداة بعد رسول الله عليه وسلّم أوّلهم أمير المؤمنين عليّ – عليه السّلام وآخرهم القائم بالحقّ بقيّة الله في الأرض، وصاحب الزّمان، والله لو بقي في غيبته – ما بقي نوح في قومه – لم يخرج من الدّنيا؛

حتى يظهر، فيملأ الأرض قسطًا وعدلًا، كما ملئت جورًا وظلمًا. قال السّيد: فلمّا سمعت من مولاي الصّادق جغفر - عليه السلام - إلى الله - تعالى ذكره - على يديه، وقلتُ قصيدتي الّتي أُولِها: وَلمَّا رَأَيْتُ النَّاسَ فِي الدِّيْنِ قَدْ غَوَوْا "(الصّدوق،1991: 43).

ومن ذلك قوله ذكرًا عدوله عن مذهب الكيسانيّة، بعد أن ناظره مؤمن الطّاق وغلبه من[المتقارب]: (السّيّد الجِمْيَرِيّ، 1432: 295).

> تَرَكْتُ ابْنَ خَوْلَةَ لَا عَـنْ قِليَ وَإِنِّكِي لَكَالْكَلِفِ الوَامِقِ\* وَإِنِّي لَهُ حَافِظٌ فِي المَغِيْبِ أَدِيْنُ بِمَا دَانَ فِي الصَادِقِ أَتَانَكِي بُرْهَانُهُ مُعْلَنًا فَدِنْتُ وَلَمْ أَكَ كَالْمَائِقِ \* هُوَ الْحَبْرُ حَبْرُ بَنِي هَاشِم وَنُصُورٌ مِنَ الْمَلِكِ الرَّازِقِ

وهنا يصرّح - بلا مواربة أو تردّد - بأنّه ما ترك إمامة محمد بن الحنفيّة كرهًا أو بغضًا، بل مافتئ يحبّه حبًا جمًا، ولكنّه عدل عن ذلك بعدما تبيّن له الحقّ بفضل الإمام جعفر الصّادق، الَّذي ساق له الأدلة النّيرة على صدق إمامته.

ومن قصائده - في هذا السّياق - قوله مؤكّدًا عدوله عن مذهب الكيسانيّة من[مجزوء الرّمل]: (السّيّد الجميريّ، 1432: 393).

> صَحَّ قَوْلِــى بِالْإِمَامَهُ وَأَزَالَ اللهُ عَنَّ عِي قُلْتُ مِنْ بَعْدِ حُسَيْنِ بِعَلِيّ ذِي الْعَلامَـــةُ قَدْ أَرَانِكِ اللهُ أَمْرً أَسأَلُ اللهَ تَمَامُهُ كَـــى أُلاقِيهِ بِهِ فِـى وَقْتِ أَهْوَالِ القِيَــامَهُ

فهو يُقرّ بإمامة على - كرّم الله وجهه - ثمّ إمامة جعفر الصّادق ، الّذي استبان له الحقّ على يديه، وبُصر على ذلك؛ حتى يُلاقى الله- عز وجل - فيقى نفسه- بهذه العقيدة - من أهوال يوم القيامة.

<sup>\*</sup> قِلى: كره وبغض. الكلف: الشَّديد الحبِّ. الوامق: المحبّ.

<sup>\*</sup> المائق: الأحمق.

#### الخاتمة:

خلصت هذه الدّراسة إلى مجموعة من النتائج، لعل أبرزها ما يلى:

أوّلا: لعل أقرب الآراء الّتي تُفسّر تسمية الفرقة الكيسانيّة بهذا الاسم، وتجلّي تطوّرها وحركتها الّتي لم تمتد فترة طويلة؛ هي أنّها تُعزى إلى رجل يُدعى كيسان أبا عمرة من موالي عُرينة من بجيلة، صاحب شرطة المختار بن عبيد الثّقفي، تسلّم رايتها بعد أن اشتد ساعده، ونُسبت إليه هذه الفرقة. ثمّ أصبح لها عقائد واضحة، ومبادئ جليّة، تميّزها عن الفرق السّائدة آنذاك، ومن أهمّ مبادئها القول بإمامة محمّد بن الحنفيّة، وكذا غيبته ورجوعه. والقول بأحقيّة الإمام عليّ – كرّم الله وجهه – والأئمة من بعده بالخلافة، والطّعن بالخلفاء الرّاشدين وعائشة رضي الله عنهم، والمغالاة بالتّشيّع لآل البيت.

ثانيًا: تُعدّ الغيبة والرّجوع الفكرة الرّئيسة الّتي دارت حولها غالبيّة قصائد السّيّد الحِمْيَريّ، فمحمّد ابن الحنفيّة حيّ يُرزق، مقيم بجبل رضوى بمكّة المكرّمة، بين أسد ونمر يحرسانه، ويحفظانه، وتروح عليه الآرام والعِيْن وغيرها، يأكل من لحومها، ويشرب من ألبانها، وعنده عينان تجريان بماء وعسل، وإنّه سيرجع يومًا، طال الزّمن أم قصر، فيملأ الأرض عدلًا وقسطًا، كما ملئت ظلمًا وجورًا.

ثَالثًا: بدأ السّيّد الحِمْيَرِيّ حياته كيسانيًا وانتهى كذلك، وبالتّحديد كما قيل عنه: "ما مضى والله إلّا على مذهب الكيسانيّة" وهذا ما يذهب إليه كثير من الدّارسين القدامى والمحدثين على حدّ سواء، والباحث يشاطرهم الرّأي كما تبيّن له من خلال هذه الدّراسة. فالقصائد الّتي قالهافيما يُزعم إثر توبته ورجوعه عن الكيسانيّة منحولة، وتمتاز بالرّكاكة والضّعف، بيّنة التّوليد، ولا ترقى من النّاحية الفنيّة إلى مرقى القصائد الكيسانية، وكذلك الرّوايات الّتي أوردت أخبار توبته على يد جعفر الصّادق، أو بسبب المناظرة الّتي جرت بينه وبين مؤمن الطّاق، لا تخلو من التّلفيق والاختلاق، فضلًا عن أنّها لم ترد في المصادر التّراثيّة القديمة الموثوقة؛ إذ لم ترد إلّا في المصادر الشّيعيّة فحسب.

#### المصادر

- 1. ابن حَجر العسقلانيّ، أحمد بن عليّ (852هـ 2002). **لسان الميزان**، اعتنى به: عبد الفتّاح أبو غدَّة، مكتبة المطبوعات الإسلاميّة، بيروت.
- 2. ابن حزم، عليّ بن أحمد (ت456هـ 1996). الفَصل في المِلل والأهواء والنِّحل، ط2، تحقيق: محمّد إبراهيم نصر، عبد الرّحمن عميرة، دار الجيل، لبنان.
- 3. ابن المعترّ، عبدالله(ت296هـ)، (د.ت). طبقات الشّعراء، (د.ط)، تحقيق: عبد السّتّار فرّاج، دار المعارف، القاهرة.
- 4. البغداديّ، عبدالقاهر بن طاهر (ت429هـ)، (د.ت). الفَرْق بين الفِرَق، تحقيق: محمّد محيي الدّين عبد الحميد، مكتبة محمّد عليّ صبح، القاهرة.
- 5. البلاذريّ، أحمد بن يحيى (ت 279هـ 1959). أنساب الأشراف، تحقيق: محمّد حميد الله،
   دار المعارف، القاهرة.
  - 6. حسين، طه (1937). تجديد ذكرى أبي العلاء، ط3، مطبعة المعارف، القاهرة.
- 7. الحِمْيَرِيّ، نشوان (ت 579 ـ 1985). الحُور العِين عن كتب العلم الشّرائف دون النّساء العفائف، ط2، تحقيق: كمال مصطفى، دار آزال للطّباعة والنّشر والتّوزيع، بيروت.
- 8. الخطيب، محمّد (1970). القصيدة المذهّبيّة في مدح أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب مع شرح الشّريف المرتضى، دار الكتاب الجديد، لبنان.
- 9. السَّيِّد الْحِمْيَرِيِّ، إسماعيل بن محمّد (ت173هـ 1432). ديوانه، تحقيق: شاكر هادي شُكر، المكتبة الحيدريّة، طهران.
- 10. الأشعريّ، عليّ بن إسماعيل (ت330هـ ـ 1990). مقالات الإسلاميّين واختلاف المصلّين، تحقيق: محمّد محيي الدّين عبد الحميد، المكتبة العصريّة، بيروت
- 11. الشّهرستانيّ، محمّد عبدالكريم(ت548هـ 1968). المِلل والنِّحل، تحقيق: عبد العزيز محمود الوكيل، مؤمّسة الحلبيّ، القاهرة.
  - 12. شوقي، ضيف، (د.ت). العصر العبّاسيّ الأوّل، ط8، دار المعارف، القاهرة.
- 13. الصّدوق، محمّد بن عليّ (1991). كمال الدّين وتمام النّعمة، صحّحه: حسين الأعلمي، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.

- 14. الأصفهانيّ، عليّ بن الحسين (ت356هـ ـ 2008). الأغانيّ، ط3، تحقيق: إحسان عبّاس وآخرين، دار صادر، بيروت.
- 15. العُبيدان، أحمد بن حسين(2013). مؤمن الطّاق المتكلّم بالصّواب والنّاطق بالحق: سيرته ومسنده، دار الكرامة للطّباعة والنّشر، قم.
  - 16. القاضى، وداد (1974). الكيسانية في الأدب والتّاريخ، دار النّقافة، بيروت.
- 17. القمي، سعد بن عبدالله (ت 299ه 1341). المَقالات والفِرَق، صحّحه: محمّد جواد مشكور، مركز انتشارات علمي، طهران.
- 18. الكتبي، محمّد بن شاكر (764هـ)، (د.ت). فَوات الوفيات والذّيل عليها، (د.ط)، تحقيق: إحسان عبّاس، دار صادر، بيروت.
- 19. المرزبانيّ، محمّد بن عمران (ت384هـ 1965). أخبار السّيّد الحِمْيَرِيّ، تحقيق: محمّد هادى الأميني، مطبعة النّعمان، بغداد.
- 20. المسعوديّ، عليّ بن الحسين (346هـ ـ 2005). مروج الذّهب ومعادن الجوهر، اعتنى به: كمال حسن مرعي، المكتبة العصريّة، بيروت.
- 21. النّوبختيّ، الحسن بن موسى (ت ق 3ه ـ 2012). فرق الشّيعة، الرّضا طباعة نشر توزيع، بيروت.
- 22. هدارة، محمّد مصطفى(1963). اتّجاهات الشِّعر في القرن الثّاني الهجريّ، دار المعارف، القاهرة.
- 23. ياقوت الحموي، ياقوت بن عبدالله (ت626هـ)، (د.ت). معجم البلدان، (د.ط)، تحقيق: فريد عبد العزيز الجندي، دار الكتب العلمية، بيروت.